2010.05.25

Ответы на вопросы

…Но мы иногда можем ошибаться. Мы можем иметь в руках драгоценный камень, но не поймем, что это драгоценный камень и кто-нибудь скажет, что это совсем не то, и мы можем выбросить его. Или наоборот, мы можем подобрать какое-то оргстекло и оно покажется нам чем-то драгоценным, алмазом, и мы будет его держать с важным видом в кармане, а на самом деле это просто оргстекло. Поэтому нужна консультация.

Вопрос: Есть ли смыслы жизни в адвайте?

Ответ: Смыслы жизни есть в адвайте. Они находятся за пределам логики и концепций… (*не слышно)*. По аналогии с театром, смысл жизни такой: дикого человека привести в зрительный зал сначала как зрителя, он должен просто научиться в созерцании смотреть спектакль без страданий, без вовлеченности… (*не понятно*). Затем он должен пойти на сцену и стать хорошим актером. Затем повысить свою квалификацию и стать режиссером, затем директором театра.

Скажем так, есть направление эволюции информационного развития. И смысл жизни это превращение человека в более высокое существо, как гусеница превращается в бабочку, т.е происходит духовная трансформация. Обычный человек вступает на духовный путь, он практикует, становится садху, садху получает духовный опыт и становится мастером определенной реализации, становится святым, достигает просветления. Святой углубляет свою святость и становится сиддхом – совершенным, сиддх углубляет свою святость и становится маха-сиддхом – великим совершенным, великим святым, он становится бессмертным, имеет много тел, может посещать другие локи, обладает глубокой мудростью. Сиддх развивает свою мудрость и осознанность и становится божеством – дэватом, превращается в божество. Божество уже имеет силу мудрости – джняна-шакти, силу свободы – сватантрия-шакти, силу намерения – иччха-шакти, силу владычества – айшварья-шакти, пятеричную силу действия силу действия – крий-шакти. Мы способны творить, поддерживать, разрушать в пределах своих сил. Божество, развивая свои силу, мудрость, живя много тысяч лет становится великим божеством, маха-дэватой, владыкой целого сонма божеств или покровителем какой-то области. Многие божества являются например покровителями солнечной системы, другие галактики, третьи – областей небесного мира. Некоторые например являются владыками чистых стран.

Затем это божество развивает свой свет мудрости дальше и становится великим дэватом как Брахма, Вишну или Шива, способные творить целые вселенные. Брахма считается одним из высших уровней, столпов этой вселенной, он обладает полнотой различных сил.

И смысл указывает на совершенствование, духовную эволюцию, духовное восхождение. Человек – это нечто временное, переходное существо, практикуя мы можем сделать духовный скачек. Просто быть человеком означает быть подверженным ограничениям, законом кармы.

Вопрос: А вот когда человек начинает заниматься духовной практикой, есть ли у него поддержка какая-нибудь?

Ответ: Конечно, невозможно идти по духовному пути без поддержки. Человека поддерживают внутренние дэваты, его поддерживает внутренний Садгуру – внутренний я, его поддерживает духовный учитель, сангха, братья и сестры. Много дэват радуется, когда человек становится на духовный путь, но низшие духи могут и огорчаться, происходит как бы борьба темных и светлых сторон сознания. Светлые стороны представлены в сознании как дэваты, святые, внутренние божества. Темная сторона в сознании представлена как ракшасы, асуры внутренние, дэмоны, духи. Иногда духи рода предки могут поддерживать, а могут не поддерживать в духовное практике. Иногда боги страсти, т.е. сансарные боги могут поддерживать, а могут не поддерживать, в зависимости от кармы практикующего.

 Но если твоя сила намерения велика, твой выбор серьезен, то рано или поздно все его начинают уважать. Всех духовно практикующих поддерживает ишта дэвата, т.е. то божество, которое они избирают в качестве главного. Для нас ишта дэвата это Даттатрейя. Мы представляем философию Даттатрейи, философию семи риши, все риши также нас поддерживают, все святые адвайты. Как Махаманделешвар я также вхожу в эту монашеский орден и проповедую опираясь на философию Даттатрейи. Даттатрейя является изначальным гуру всех гуру, изначальным учителем учителей. Когда мы вступаем на путь адвайты Даттатрейя поддерживает нас.

Также практикующим очень важно заручиться поддержкой Ануграха шакти – просветляющей силы. Ануграха шакти приходит когда мы ей открываемся, когда мы ей служим. Говорится так: там где собираются учитель и ученики, там и Ануграха, чем больше мы этой силе открываемся, тем больше она нас благословляет. Как ей открываться? Надо задать себе санкальпу – намерение: «Я посвящу свою жизнь освобождению живых существ, освобождению от сансары, от неведения, через это сам освобожусь. Пусть я еще не освобожден, но я сам буду практиковать для этой цели, я посвящаю всю свою реализацию для просвещения и освобождения всех живых существ и все свое служение». Поэтому мы всегда посвящаем все свои заслуги на благо всем живым существам. Поэтому если вы хотите хорошо продвигаться в практике, вам надо сделать смыслом свой жизни не только личную индивидуальную практику, но и служение. Почему служение? Надо четко понимать каким силам служение, что важно освобождение всех живых существ. Мы называем себя служителями Ануграхи, служителями просветляющей силы. Богиня Ануграха всегда приходит к тем, кто ей открывается, кто служит ей, проводит ее энергию. (не слышно) Священные тексты, храмы, алтари, все это тела Ануграхи и она проявляется через них. Учителя являются проводниками ее, видьядхармы – держатели знаний. Каждый учитель – это канал для Ануграхи, он ее проводит, соответственно, когда учитель и его ученики, которые тоже являются проводниками Ануграхи вместе, то они являются проводниками Ануграхи, силы божественного откровения, божественной милости, нисхождения.

Ануграха считается не такой уже простой богиней, она достаточно требовательна. Когда у нас есть компромисное сознание, незамутненное, ей не интересно. Ее привлекают тапасья, самодисциплина, глобальное мышление, преданность, самоотдача, безупречность, глубокие проекты, ясность. Надо ее привлечь чем-нибудь, верой, служением. Вы всегда будете иметь поддержку Ануграхи, если вы вступаете на путь служения просветляющей силе (не слышно)… Нужно поддерживать самайную связь, следовать наставлениям гуру, получать благословения учителя, чистое видение всегда усиливает благословения.

Вопрос: (не слышно)

Ответ: На этом уровне всегда используют способы невербального общения, (не слышно), на уровне слов это невозможно, там заканчиваются субъект-объектные отношения, (не слышно). Я думаю придет время и вы это узнаете.

Вопрос: (не слышно)

Ответ: Что такое божества, дэваты? Это определенные архитипы чистого видения, находящиеся в коллективном сознании человечества, в зависимости от типа людей дэваты могут интерпретироваться по разному, один дэвата (не слышно)… Не обязательно, что дэваты должны иметь такой вид (какой их изображают например в Индии, Китае). Просто им нужна какая-то форма, чтобы человек как-то мог их воспринимать. То же самое многие славянские божества имеют изображение (не слышно).

Я вам скажу так: нет божеств славянских, божеств индийских, есть просто божества, просто люди их делают такими или такими. ( не слышно) Дэваты фактически не существуют, они являются эманациями Абсолюта. Абсолют находится за пределами имени и формы… Когда поймешь этот принцип в отношении имени и формы, тогда и сущность дэваты прояснится. Например Даттатрейя является воплощением троицы богов Тримурти, трех главных божества Брахма, Вишну, Шива (не слышно).

Вопрос: Какой порядок посвящения

Ответ: (Не слышно) У нас есть эти материалы, посвящение в шастра-крипу, самскара дикша. Когда вы принимаете эти посвящения, принимаете обязательства выполнить практику. Выполняете эти обязательства, выполняете садхану. Если выполняете условия этой садханы (не слышно). Это то, что нас ускоряет, продвигает, создает какой-то отпечаток на будущее, изменяя нашу судьбу и условия. Мы живем в определенном тоннеле реальности, получая инициацию, мы создаем некие новые отпечатки на духовном пути, божественные отпечатки, и эти отпечатки позволяют нам открыть другие варианты вселенной, где мы обладаем (не слышно). Каждое событие оставляет в нашем сознании отпечаток. Например, если вам показать изображение божества, например Даттатрейи и изображение вашего близкого человека, то создаются отпечатки, вибрации (не слышно). Благоприятно создавать много таких хороших отпечатков.

Вопрос: не слышно

Ответ: Смотря какие практики, например базовые практики обязательно надо выполнять. Все базовые практики в нашем Учении не требуют каких-то инициаций, например мантра Ом, концентрация на пламени свечи. Что касается мантр, если вы сами по себе практикуете, это ваше дело, если вы практикуете в нашей школе, то там есть определенные критерии, какие мантры читать. Все зависит от ваших отношений с вашим духовным учителем, но в качестве тренировки вы можете практиковать простые мантры, общеизвестные, например Гаятри мантру, Мантру Ом, не требуя никаких посвящений, каждый может это делать, но если вы хотите читать мантры ведических божеств, то вы должны получить посвящения в них.